HH. Oblatas de Cristo Sacerdote

CARISMA

CARISMA FUNDACIONAL

;Qué es el carisma fundacional? La inspiracién de Dios a los instrumentos que El ha escogido para instituir

en la Iglesia una Orden o Congregacién no existente.

Y de esto les queria yo hablar: de lo que es ese carisma fundacional, inamovible, aunque pasen los tiempos.
Porque Dios no inspira -cuando ya se llama carisma fundacional-, ese espiritu a la persona para ella misma. Es distinta
la inspiracién personal: Dios me pide que me vaya al monte a vivir una vida de ermitafo, ;lo pide? Pues, vaya. Ahora,
pide de forma que urge, que inspira, que sopla, y, que la Iglesia, la Jerarquia, la autoridad de la Iglesia confirma como
algo que tiene que existir en la Iglesia; entonces, eso es carisma fundacional, como una nueva pieza en el mosaico de

la Iglesia, que queda encajada en su estructura y vida de un modo inamovible.

El carisma fundacional no es para un tiempo. El carisma fundacional es para que, en la Iglesia, vayan
quedando estos estamentos, estas porciones, que forman el conjunto de Iglesia en su universalidad de carismas, de
misiones, de espiritualidades, de formas de vida. Entonces, el carisma fundacional es pues inamovible. Es don del
Espiritu Santo, que queda sellado en la Iglesia en orden a formar una porcién en ella, inamovible, con un fin, una

misién y una vida peculiar, especifica.

En el transcurso de los tiempos, el Espiritu Santo ha ido inspirando los distintos géneros de vida que
componen el maravilloso conjunto de la Iglesia: serfan en los primeros siglos los ermitafios; luego las Ordenes
mendicantes con sus caracteristicas, que tendrdn que seguir siendo asf en sus estatutos, en su vida; llegan luego ya las
Ordenes monacales, las Ordenes religiosas, etc. y cada una tiene que seguir con su espiritu y vida propia, porque son
formas integrantes de una Iglesia que es universal en sus carismas, en la diversidad de dones, que el Espiritu Santo va
dando a través de los tiempos, segin la necesidad de los mismos; pero no para que desaparezcan los anteriores, sino
para ir como completando con nueva riqueza que le hace llegar a todas las almas y situaciones. La Iglesia, siempre

nueva, siempre renovada, pero, siempre, guardando el tesoro de su historia.

Comienzan una vida. Tienen que apreciar -vuelvo a repetir- ese carisma fundacional; es decir, esa fisonomia
peculiar de la vocacién con que han sido llamados, de forma que, aunque quisieran arrancérsela del fondo del alma
-porque estd infundida por Dios, en el momento que llama y da la gracia para seguir el llamamiento-, aunque se la
quieran arrancar; aunque les presentaran otras mds atractivas, no puedan inclinarse hacia ellas, porque sus almas estdn
marcadas con el sello, con este carisma propio; y, todo lo demds, ha de quedarles como algo ajeno a lo que no se
pueden adherir porque sus almas estdn, no adheridas, sino imbuidas, metidas, atenazadas, por ese carisma fundacio-

nal, peculiar del alma Oblata, que no puede cambiar.

Pueden cambiar los tiempos; pero, como el carisma es inspirado por el Espiritu Santo para que permanezca
en la Iglesia, el alma Oblata tiene que ser asi 0 no es. Tiene que recoger esto integramente; tiene que encontrarse,
que reencontrarse en el profundo de su alma, con este espiritu infundido por Dios y responder a él. Puede haber
habido causas segundas, instrumentos adyuvantes a ese plan de Dios. Dios no se ha presentado visiblemente; ni el
Espiritu Santo ha bajado en forma de paloma, ni en lenguas de fuego para posarse sobre sus cabezas e inspirarles esto.
No. Ha habido causas segundas, ha habido instrumentos de los que Dios se vale, en su plan ordinario de actuar sobre
la Iglesia, sobre las almas: hay una jerarquia, hay unos sacerdotes que actian; puede haber sido un medio ambiente;
fue a través de una predicacién, de una lectura, etc. Se vale de medios que son gracias actuales; pero, en el alma, como
gracia directa, estd infundido por Dios el carisma propio de la vocacién a la que somos llamados. Infundido por Dios

desde siempre, por plan eterno suyo.




Muchas veces buscamos esa causa segunda; pero, lo que es necesario es hacer el encuentro, en lo profundo
del alma, con esa mirada de Dios, con ese soplo del Espiritu, directo, Suyo, desde toda una eternidad. El alma Oblata,
o Clarisa, o lo que sea, tiene que encontrarse, no obligada desde fuera a vivir una vida -la que ha elegido, la que ha
encontrado como su vocacién-, sino urgida desde dentro, por la mirada de Dios, por el soplo del Espiritu; pensando
que esas exigencias que forman la fisonomia de la vida de Oblata, esas exigencias que marcan el perfil de la vida de

Oblata, no pueden cambiar en su espiritu, en su base y fundamento.

El alma Oblata no puede dejar de ser oracién y oblacién; no puede dejar de ser vida contemplativa, por
mucho que urja la necesidad de la actividad en el mundo; no puede dejar de vivir una vida austera en todo su
ser, porque su Vida es Cristo; no puede desdibujar la exigencia de obediencia, porque su obediencia radica en
Ciristo, el Obediente del Padre. Entonces, lo que tiene que hacer es reencontrarse continuamente con esa fisonomia,
con ese perfil de alma Oblata. Y entusiasmarse con él. El quehacer del alma Oblata es ese: ir descubriendo, ir sabo-
reando, ir impresdndose en esa exigencia propia de la vocacidn, tiene que ir moldedndola en su interior, y que ha de

proyectarse en su conducta constantemente.

Puede ser que haya cosas que haya que sacrificar. Yo recuerdo cuando era mds joven que Vds., que una vez
visitando a una religiosa, prima mia, cuando yo ya tenia vocacién, que me decia: "Ya verds, cuando se entra en vida
religiosa, es como si tii llevas en el alma un lienzo maravilloso, un cuadro maravilloso, una obra maestra. La ha hecho Dios
en ese transcurso de la vida en que te va haciendo piadosa, que vas gustando la oracion. etc. Bien. Llevas un lienzo
maravilloso, pero hay que meterlo en un marco. Y es necesario recortar muchas cosas que son estupendas”. Y es asi. Muchas
cosas que en si tienen valor y que han servido, aun en mirada de Dios, para caminar hacia El. Sin embargo, en el
enmarque de esa vida que abrazo, porque Dios me llama, hay que dejar fuera, hay que recortar muchas cosas que,
vistas en si mismas, tienen valor y valen y son buenas y han sido positivas; pero que, para responder a mi vocacién,

tengo que sacrificarlas.

;Es esto perder valores? No. Es encauzarlos. Es ponerlos a la luz de la Voluntad de Dios -carisma vocacional-
y sacrificar lo que estorba, y cultivar lo que sirve, segtin el camino que Dios marca, segin el molde de mi vida por

plan eterno suyo; porque en la Iglesia tengo que ser esto y asi.

Esto es lo que es imprescindible, lo que es el punto de apoyo firme para el alma. Habrd ensefanzas con clases
diversas; puede haber una gama mayor de lecturas, de conferencias. Pero a lo que el alma tiene que estar atraida como
imdn de fuerza irresistible, es el carisma fundacional. Es decir, lo que soy en la Iglesia por inspiracién y don del

Espiritu Santo a la misma Iglesia.

Y, la respuesta a ese carisma fundacional, encarnado en mi, tiene que ser haciendo vida de mi vida todas las
exigencias de esa vocacién con la que Dios me llama, que ha de alimentarse y sostenerse y permanecer, alimentdndola
siempre, siempre, con el continuo riego de la doctrina propia de la vocacién. Hay que tener hambre de ella; hay
que descubrir hasta la minima exigencia, hasta el mds profundo querer de Dios que en ella se expresa; y, hacerlo vida,

desde el inicio.

Desde ahora, desde este comienzo, el alma Oblata tiene que anclarse en base segura: primero, el saberse
llamada por plan eterno de Dios; segundo, que el carisma fundacional es inmutable, desde el momento que la Iglesia
lo aprueba como tal. No es una espiritualidad: es que Nuestros Padres... es que la Madre Maestra... es que este
Superior...no, no. Es inspirado por Dios, Espiritu Santo, y la Iglesia pone el sello de la Aprobacién Pontificia, para

que en ella permanezca, como porcién permanente, hasta el fin de los tiempos.

Y ese carisma es lo que tenemos que descubrir en el profundo de nuestra alma para responder al Eterno Plan
de Dios; porque no es algo que Vds. han encontrado en el camino, sino lo que Dios infundié en sus almas al tenerlas

destinadas para ser almas Oblatas de Cristo Sacerdote.




Es don de Dios, es gracia especialisima Suya, y como todo don de Dios es necesario guardarlo con fidelidad,
cultivarlo con esmero, porque si no se guarda como tesoro puede perderse; puede desdibujarse, puede desvirtuarse,
puede perder su linea de fisonomia clara; y entonces, el alma en la que Dios ha infundido ese espiritu vocacional, esa
gracia vocacional queda amorfa, adocenada, desencajada de su puesto en la Iglesia. No. Eso es romper el Plan de
Amor de Dios al alma que con tanto amor escogié. El alma [lamada por Dios tiene que, siempre, hambrear y descubrir

toda la exigencia para hacerla vida de su vida, y que su conducta sea de verdad la del alma Oblata de Cristo Sacerdote.

A través de la formacién, se abren caminos de luz; semilla que luego tiene que germinar y desarrollarse en
frondoso. Hay que fomentar la estima a la propia vocacién. No es una estima orgullosa, pero es un santo orgullo; no
es un desprecio de lo demds, pero si es un amor a la propia vocacién; no es creernos especiales, pero si es una gratitud
por encontrarnos escogidos con predileccién. Y eso tiene que mantenerse en el alma. Y si alguna vez parece que nos
da igual, hay que buscar en mds profundo y mds intimo y mds hondo y mds sensible, espiritualmente, esta vibracién
de amor, de estima, de santo orgullo y de estar dispuestos a dar la vida antes de que algo pueda herir toda la fisonomia

clara, la linea perfecta, el perfil marcado de alma Oblata de Cristo Sacerdote.

Tienen que pensar que Dios les ha escogido de un modo especial. Estdn recibiendo vida de la fuente misma,
en el arranque del manantial; agradézcanlo y piensen en un futuro. Van a tener después una responsabilidad muy
grande de transmitir esa vida recibida; de transmitir el amor a la propia vocacién; y, de marcar linea de conducta
para las almas futuras llamadas. Hay que hacerse responsable, no con carga que abrume; sino con carga de amor, si,
de gratitud a Dios.

, scudl es el carisma propio nuestro? Nuestro fin especifico, nuestro carisma, es ese latido del Corazén

Y, ;cudl es el prop tro? Nuestro fin esp

de Cristo "por ellos me ofrezco, por ellos me inmolo y por los que han de creer en su palabra, que es la Iglesia”. Toda

J 54

fundacién es un latido del Corazén de Cristo: "Dejad que los nirios se acerquen a Mi", "He venido para salvar a los

pecadores”... Toda fundacién es, si, latido del Corazdén de Ciristo: los enfermos, la ensefianza, los nifos... todas, de un

modo o de otro, nacen de un latido del Corazén de Cristo. Ahora, el latido del Corazén de Cristo, que dio vida a la

Congregacién de Oblatas de Cristo Sacerdote, tuvo una expresion tan clara, tan expresiva, en ese momento cumbre
e Su Amor Redentor, Sacerdotal; cuando iba a pasar ya al Padre; cuando culminaba su obra de redencién: Padre

de Su A Redentor, Sacerdotal do iba a pasar ya al Pad do culminab bra de redencién: Pad

todo estd terminado, todo estd consumado, en tus manos.

Entonces, cuando acaba de hacer permanente su presencia en la Iglesia con la institucién de la Eucaristia,
con la institucién del Sacerdocio: "Haced esto en memoria mia',y, "Estaré con vosotros hasta el fin del tiempo". Entonces,
como expresando en ese latido todo su Amor Redentor, dice: "Padre, por ellos ruego y por ellos me ofrezco en oblacién
para que sean santificados en la verdad". Ahi estd. Ese latido del Corazén de Cristo, es el carisma fundacional. "Pro

eis et pro Ecclesia” es el carisma fundacional.

Y, ;qué hace EI?, ;qué medios tiene?, ;cémo realiza esto? Lo ha expresado: por ellos ruego y por ellos me
ofrezco. Esa es la vida del alma Oblata. Oracién y oblacién con y en Ciristo por lo que El ora y se ofrece: por la
santificacién del Sacerdote y la Iglesia. Mds claro no puede ser. Mds concreto, mds especifico, mds delimitado, no
puede quedar. Porque en ese mismo latido expresa su deseo, respondiendo a una voluntad salvifica del Padre. Su
deseo, y la forma de llevarlo a cabo. Estd clarisimo: Por ellos ruego, por ellos me ofrezco en oblacién para que sean
santificados en la verdad. Y no sélo por ellos, sino por los que han de creer por su palabra: la Iglesia.

Y ese latido de Corazén de Cristo que nos da vida, ese, estd latiendo en nuestro propio corazén. Estd latiendo,
porque el Espiritu ha sido desbordado en nuestro corazén. Es decir: estd infundido dentro del alma desde toda la
eternidad, desde siempre. No olviden nunca que, aunque la vocacién la descubrimos en un momento de nuestra

vida, la vocacién es divina, es desde siempre, desde toda una eternidad.




Hemos andado unos caminos; hemos andado otros caminos; pero el plan eterno de Dios estaba ya en nuestra
alma desde toda una eternidad; presente en Fl estaba darnos, infundirnos, este latido del Corazén de Cristo, que
quedé impreso -esto es lo cierto- con el sello del Bautismo, sin mds. Ahi quedd impresa, marcada, sellada la vocacién,
que ahora se tiene que desarrollar. Por eso, es tan claro, tan especifico, tan delimitado, tan firme el fin, espiritu y vida

del alma Oblata, en su ser en la Iglesia que, si no es asi, no es Oblata.

Cristo no marca otra forma, no abre otro camino. El latido de su Corazén Sacerdotal es ese. Y es ese, en
donde estd, no la sintesis, sino la realidad plena y desarrollada del carisma fundacional. Ahi: Por ellos ruego y por
ellos me ofrezco en oblacién para que sean santificados en la verdad; no sélo por ellos, sino por los que han de

creer en su palabra: la Iglesia.

Madre M.2 del Carmen Hidalgo de Caviedes
24 septiembre 1983




